
229733

CONFER
ENERO 2026

Nº 54

PEDRO AGUADO, SCH.P., ANTE LA JORNADA MUNDIAL PARA LA VIDA CONSAGRADA

“Los carismas no están “Los carismas no están 
en el congelador, son en el congelador, son 
siempre misioneros”siempre misioneros”



Yo también SOY CONFER

Nombre: Carlos
Apellidos: González García
Congregación: La familia franciscana 
siempre ha orientado mi vida, mi vocación 
y mi manera de mirar al mundo. San 
Francisco de Asís es un Evangelio vivo, una 
forma concreta de encarnar el amor y de 
reconocer a Cristo allí donde la vida late 
herida: en los ojos cansados de los pobres, 
en sus miradas, en su piel rota y en sus 
corazones de barro.
Aquí vivo… En Fresnedillas de la Oliva, un 
precioso pueblo asentado en la Sierra Oeste 
de Madrid. Vivo donde el paisaje se reza, se 
escucha y se agradece.
Quién es mi prójimo: Mi prójimo es (o ha 

de ser) aquel que necesita una palabra que 
alivie, una escucha que sane y una 
presencia fiel que no huya cuando solo 
queda el silencio.
La vida religiosa es para mí… Un reflejo 
del Amor que, desde una entrega silente, va 
amasado dolores, alegrías y esperas, como 
una obra paciente del gran Artesano de la 
ternura. Es una belleza discreta, tejida de un 
amor que no hace ruido, pero sostiene 
delicadamente la vida.
Mi vocación laical en una palabra: 
Gratitud. 
Frase de mi fundador: “Nadie tiene amor 
más grande que el que da la vida por sus 
amigos” (Jn 15, 13).

2  somos CONFER

SUMARIO
ENERO 2026. Nº 54

12 TRIBUNA: ELLOS TAMBIÉN SON VÍCTIMAS 
DE LA TRATA
POR NEUS PRATS

13 TRIBUNA: MIGRANTES, MISIONEROS DE 
ESPERANZA
POR PAULINA GOSCH, OMI

14 SABÍAS QUÉ... 
CLAVES DEL ACUERDO SOBRE ABUSOS

15 AGENDA

4 ENTREVISTA 
PEDRO AGUADO, OBISPO DE HUESCA Y JACA: “LA 
MIRADA HACIA EL POBRE DEBE SER SIEMPRE 
COMPROMETIDA Y CERTERA”

8 OPINIÓN 
EL ECO DE UNA ENTREGA: ¿PARA QUIÉN SOY? 
POR MARÍA GARCÍA OLLOQUI, SS.CC. 

10 INTERCONGREGACIONAL
FUNDACIÓN GIZAIDE: TRES DÉCADAS 
ACOMPAÑANDO LA SALUD MENTAL

Imagen de portada: Pedro Aguado, Sch.P., obispo de Huesca y Jaca. Foto: Laura Ayerbe / Diario del AltoAragón

Somos CONFER

Dirección editorial: José Beltrán. Redacción: Eva Silva, Irene Yustres, Charo Gomis y Rubén Cruz. Diseño: Inmaculada Brigidano. Fotografía:  
Vida Nueva, CONFER y Jesús G. Feria. Edita: PPC. Imprime: Jomagar. Todos los contenidos son elaborados por CONFER, con apoyo editorial de VN.

somosconfer@confer.es. Presidente: Jesús Díaz Sarriego, OP. Vicepresidenta: Cinta Bayo, ADC.  
Secretario General: Jesús Miguel Zamora, FSC. Secretaria General Adjunta: Silvia Rozas, FI. Web: confer.es

ÁREAS Y SERVICIOS
Administración: administracion@confer.es
Asesoría Jurídica: asesoriajuridica@confer.es 
Centro Psicológico: centropsicologico@confer.es  
Tfno.: 915 195 656
Comunicación: comunicacion@confer.es 
Estadística: ana.hiniesto@confer.es
Formación: formacionyespiritualidad@confer.es

Internet: soporteit@confer.es
Justicia y Misión: misionycooperacion@confer.es 
justiciaysolidaridad@confer.es;  
social@confer.es; migraciones@confer.es
Misión Compartida: misioncompartida@confer.es
Pastoral Juvenil Vocacional: pastoraljuvenilvocacional@confer.es
Regionales y Diocesanas: regionalesydiocesanas@confer.es
Sociosanitaria: sociosanitaria@confer.esConferencia Española de Religiosos

c/ Núñez de Balboa, 115 BIS Entreplanta. 
28006 Madrid. Telf.: 91 519 36 35 

CONFER 
@MediosConfer

Desde la CONFER nos unimos al dolor de los afectados por el acci-
dente ferroviario en #Adamuz (Córdoba) y al de sus familias.
Oramos por el eterno descanso de los fallecidos y por la pronta 
recuperación de los heridos.

UNA IMAGEN para compartir



3ENERO  2026  

EDITORIAL

El 2 de febrero, fiesta de la Presentación del Señor, celebramos la 30ª Jornada Mundial de Vida 
Consagrada. En esta ocasión su lema contiene una pregunta fundamental, en sintonía con el 
Congreso de Vocaciones que celebró la Iglesia española el año pasado: Vida Consagrada, ¿para 
quién eres?

La pregunta nos invita a la oración y a la celebración, pero también a la reflexión sobre el 
valor de la Vida Consagrada en la sociedad. Los múltiples carismas que la configuran, así como 
la comunión entre ellos, hace posible la predicación del Evangelio como signo visible. Las 
consagradas y los consagrados somos mujeres y varones que seguimos al Señor en las circuns-
tancias concretas del mundo. Queremos ser, así lo refuerza la fuerza carismática de cada ins-
tituto, sal y luz entre nuestros contemporáneos. Queremos ser para los demás ‘sal’ y ‘luz’. Es 
lo que podemos ofrecer.

La sal que da sabor profético y evangélico a la vida, en el compromiso de nuestra consagra-
ción. Nuestro estilo de vida comunitaria, sororal y fraterno, ha de mostrar al mundo que somos 
capaces de convivir personas diferentes, con formas de pensar y de ser distintas; incluso con 
culturas, sensibilidades y lenguas diversas por la pluralidad de nuestros orígenes. Esta riqueza 

en la diferencia ha de llevarnos a mostrar al mundo que la reconciliación, más allá de nues-
tras legítimas diferencias de origen y/o de pensamiento y sensibilidad, es posible. 

La luz nos recuerda la sabiduría evangélica. Los que pertenecemos a este estilo de vida, 
junto con los demás miembros de la Iglesia, queremos ofrecer al mundo la sabiduría evan-
gélica. Esta es fruto de trabajo y esfuerzo. Un compromiso que confía en la capacidad de 

nuestra inteligencia para estar atentos a las necesidades de los otros, especialmente de 
los que más sufren, ofreciendo soluciones que acompañen, acojan y dignifiquen a 

los demás.
La Jornada, especialmente a través del lema propuesto para este año, es una 

invitación a seguir construyendo la cultura vocacional desde las convicciones 
anteriormente expresadas: cada persona es una vocación para la misión. 

‘Sal’ y ‘luz’

LA VOZ DEL PRESIDENTE

Somos para los demás
a Jornada Mundial para la Vida Consagrada, 
en su 30ª edición, nos llama a hacernos la 
gran pregunta: ¿Para quién eres? La respues-
ta es sencilla: para los demás. Las religiosas 
y religiosos somos mujeres y hombres de 
acción, pero también de oración, porque no 
podemos ser para los demás sin cuidar nues-
tra vida espiritual. En un mundo donde ani-
da la fragilidad, las consagradas y consagra-
dos no podemos ser más que para los pobres, 
los migrantes, los privados de libertad, los 
jóvenes, los enfermos y todos aquellos pró-
jimos a los que nos encontramos en el ca-
mino.

En este número dedicado a esta Jornada, 
SomosCONFER entrevista al ex superior ge-

neral de los escolapios, Pedro Aguado. Des-
de su nueva misión como pastor de las dió-
cesis de Huesca y Jaca nos recuerda que “la 
Vida Consagrada es un enorme y plural 
conjunto de carismas. Servimos a quienes 
nos envía el carisma, pero debemos tener 
claro que el carisma no está en el congelador, 
que es siempre misionero. Siempre hay un 
paso nuevo que dar”. Y esos pasos no pode-
mos darlos sino de la mano de los laicos que 
beben de nuestros carismas y junto al resto 
de congregaciones que, aún con distintas 
espiritualidades y obras, estamos llamados 
a trabajar unidos para hacer realidad el sue-
ño de Jesús para nuestra Casa común: el 
Reino de Dios. 

L

JESÚS DÍAZ SARIEGO, OP, 
Presidente de la CONFER



“La mirada hacia el pobre debe ser 
siempre comprometida y certera”

RUBÉN CRUZ

marzo, menos de un mes antes de su falle-
cimiento. El maestro y formador, reconoci-
do por sus reflexiones sobre identidad y 
renovación de la Vida Consagrada y de la 
escuela católica, atiende a SomosCONFER 
en el marco de la Jornada Mundial para la 
Vida Consagrada.

Este año se celebra la 30ª Jornada Mundial 
para la Vida Consagrada con el lema 

Pedro Aguado (Bilbao, 1957) llegó el 
pasado junio a Huesca y Jaca para 
pastorear las diócesis aragonesas, 

dejando atrás la curia general de los escola-
pios. El religioso llevaba tres mandatos -gra-
cias al permiso especial concedido por el 
papa Francisco- al frente de la orden fun-
dada por san José de Calasanz. Y fue el 
propio Jorge Mario Bergoglio el que le 
confió la nueva misión episcopal el 29 de 

4  somos CONFER

EN PORTADA
La entrevista

OBISPO DE HUESCA Y JACAOBISPO DE HUHUHUUEEEESCA YYYY JAJAJAJACA
AGUADO
PEDRO



‘¿Para quién eres?’. Supongo que esta 
pregunta, que surge en todo proceso vo-
cacional, se la habrá hecho al recibir el 
encargo de Francisco para dejar la curia 
generalicia de los Escolapios y regresar a 
España como pastor… ¿Para quién es Pe-
dro Aguado hoy?
Ciertamente, esa pregunta es la central. Un 
religioso es para Jesucristo y “su proyecto”, 
que es el Reino de Dios. Cada carisma reli-
gioso destaca y propone un aspecto impor-
tante del Evangelio, y viviendo ese carisma, 
la Vida Consagrada impulsa, anuncia, pro-
pone y trata de vivir anticipadamente ese 
Reino. 

La llamada del papa Francisco para que 
yo asumiera como obispo de Huesca y de 
Jaca me obligó a volver a responder a esa 

pregunta. Yo soy para Jesucristo y el Reino. 
Y sin dejar el carisma, porque forma parte 
de mí y nunca se pierde, soy llamado a ser-
vir a estas dos diócesis, a dar todo por ellas. 
Este es el lugar en el que ahora debo vivir y 
la misión a la que debo entregarme, porque 
soy para Él. 

¿A quién llamas?, ¿a quién buscas? y ¿a 
quién sirves? son los tres interrogantes 
desarrollados por los obispos de la Comi-
sión Episcopal para la Vida Consagrada 
en su mensaje para esta Jornada. ¿Cómo 
responde usted a estas tres cuestiones?

Llamar, buscar y servir son tres verbos 
formidables que expresan bien los retos de 
la Vida Consagrada. 

¿A quién llamas? Quien llama es Cristo, 
a través de tantas mediaciones formidables 
que los jóvenes encuentran en su vida. No 
tengo dudas de que Cristo llama a nuevos 
jóvenes a una vida entregada completamen-
te, a una vida de Evangelio. Pero solo po-
dremos colaborar a su llamada si estamos 
cerca. Solo seremos “puente” entre las lla-
madas de Dios y el corazón generoso de los 
jóvenes si estamos cerca de quien llama y 
de quien recibe la llamada. No llamamos 
desde nosotros mismos. Y no llamamos sin 
sentir nosotros mismos nuevas llamadas. 
No llamamos desde la comodidad, sino des-
de la disponibilidad para movernos. 

¿A quién buscas? La Vida Consagrada es 
buscadora. Siempre lo ha sido. Buscamos 
al joven, al pobre, al anciano, al enfermo, 
al niño, a las familias, al migrante, a las 
situaciones que necesitan una presencia de 
vida y de esperanza. La Vida Consagrada 
no puede esperar a que las personas nos 
busquen; tenemos que ir al encuentro. Bus-
camos estar presentes allí donde el Evange-
lio tiene que llegar como palabra tan respe-
tuosa como provocadora. Buscamos a Dios 
en aquellos a quienes Él busca. 

¿A quién sirves? La Vida Consagrada es 
un enorme y plural conjunto de carismas. 
Servimos a quienes nos envía el carisma, 
pero debemos tener claro que el carisma no 
está en el congelador, que es siempre mi-
sionero. Siempre hay un paso nuevo que 
dar. 

5ENERO 2026  

No podemos 
esperar a que 
las personas 
nos busquen, 
tenemos 
que ir al 
encuentro



Ha pasado del gobierno de una con-
gregación a ser el pastor de una diócesis. 
¿El cambio es más grande de lo que pue-
de parecer?
El cambio es muy grande, sin duda, tanto 
en la forma de vida como en la misión. Lle-
var adelante una orden religiosa supone 
estar al tanto de la vida y misión de la orden 
en muchos países diferentes, pero desde 
una dinámica muy centrada en el carisma. 
Ser el pastor de una diócesis (en mi caso de 
dos) supone acompañar la enorme plurali-
dad de vida y misión que hay en cada una, 
pero desde una mirada diferente, la del que 
debe acompañar no uno, sino un gran con-
junto de carismas y desafíos. Y hay más 
cambios: una vida cotidiana sin comunidad 
religiosa, diversas realidades que eran des-
conocidas para mí, un contexto social tan 
diverso como cambiante, una Iglesia de 
España con sus retos y proyectos de la que 
llevaba muchos años alejado, etc. Cambio 
completo y total. Pero sé el camino: poco a 
poco, haciendo todo lo que pueda. Nunca 
más, porque es imposible, y nunca menos, 
porque eso no es ni cristiano ni religioso.  

Como superior general ha conocido rea-
lidades diversas. Lugares en los que exis-
te un florecimiento vocacional y otros en 
los que se cierran casas. Más allá del in-
vierno vocacional y de la edad avanzada, 
¿a qué urgencias debe responder la vida 
consagrada?
Creo que en la Vida Consagrada no hay ni 
invierno vocacional ni edad avanzada. Sin 
duda, en el contexto europeo hay pocas vo-
caciones y los religiosos son mayores, pero 
la Vida Consagrada es muy floreciente en 
otros contextos culturales. El mundo es muy 
grande, y la Vida Consagrada también. Vi-
vimos invierno, otoño, primavera y verano, 
según donde miremos. El reto es claro: la 
autenticidad de la vida consagrada allá don-
de nos toca estar. Pero si hay que citar al-
gunas urgencias, propondré tres: 

Una Vida Consagrada “en salida”, según 
la inspiración de Francisco. Una Vida Con-
sagrada que no piense en sí misma, sino en 
la misión, y que dé a esta opción “en salida” 
contenido comprometido y real. 

Una Vida Consagrada “compañera” de 
tantas personas, instituciones y comunida-
des comprometidas en “misión de Reino”.

Una Vida Consagrada convocante y acom-
pañante de nuevos religiosos y religiosas 
que pueden construir juntos una renovada 
Vida Consagrada. El Reino necesita instru-
mentos, y nuestra obligación es construirlos 
y dotarles de nueva vida.

Los continuos pronunciamientos de León 
XIV y su decisión de convertir los consis-
torios de cardenales en reuniones perió-
dicas y consultivas no dejan lugar a dudas: 
la sinodalidad ha venido para quedarse. 
Por su vida en comunidad, ¿son los reli-
giosos ‘expertos’ en este caminar juntos?
No creo que los religiosos seamos expertos 
en sinodalidad o en caminar juntos, si por 
“expertos” se entiende que ya lo sabemos 
todo. Lo que sí es verdad es que tenemos 
experiencias interesantes y fructíferas, em-
pezando por la propia vida de comunidad 
o los dinamismos comunitarios de toma de 
decisiones. Pero en esos ámbitos concretos, 
tenemos mucho que aprender y mejorar. 
Cuando era general de la orden decía mu-
chas veces a los jóvenes que “hay que apren-
der a vivir en comunidad”, no hay que dar 
por supuesto que sabemos por el hecho de 
que lo hagamos. Hay estilos que depurar, 
conflictos que resolver, experiencias que 
potenciar. Por ejemplo, aprender los dina-
mismos propios del discernimiento espiri-
tual comunitario. ¡Atención a los que dicen 
que son expertos en dinamismos centrales 
del Espíritu Santo!

Y desde ese caminar juntos, ¿cuáles son 
los caminos que debe transitar la vida 
religiosa hoy?
Desde el punto de vista de la sinodalidad, 
propondría tres caminos que podemos re-
correr: 

El primero, la participación en el camino 
sinodal de la Iglesia, tanto universal como 
particular. Formar parte de la vida eclesial, 
aportar lo nuestro, involucrarnos y “estar 
presentes”.

El segundo, y muy importante, proponer 
siempre las preocupaciones más genuinas 

6  somos CONFER

EN PORTADA
La entrevista



de la Vida Consagrada: trabajar por cons-
truir comunidades eclesiales; pedir que la 
mirada hacia el pobre sea siempre compro-
metida y certera (no hay sinodalidad cris-
tiana sin una mirada desde los preferidos 
de Cristo); educar y acompañar a los jóvenes 
en la fe; dar calidad a la vida de fe propia 
y de los demás, etc. 

El tercero, asumir que tenemos que avan-
zar mucho y bien en todo lo relativo al dis-
cernimiento espiritual comunitario. Las 
decisiones que tomamos serían más certeras 
si pasaran por un dinamismo más profundo 
y sereno de discernimiento. Y no es fácil. 
Solo funcionará si tenemos claro que el cen-
tro es Cristo, y lo vivimos. Si Jesús hubiera 
sometido a votación de los discípulos subir 
o no a Jerusalén, a lo mejor hubiera salido 
que no. Pero ellos tenían claro quién era el 
centro. 

En España hay 70 diócesis y solo ocho son 
pastoreadas por miembros de institutos. 
¿Faltan religiosos en el Episcopado?
No creo que podamos decir que faltan reli-
giosos en el episcopado. Lo que sí podemos 
decir es que la Vida Religiosa puede aportar 
mucho en el episcopado, porque la sensibi-
lidad de la que es portadora es muy rica y 
diversa. Francisco era religioso jesuita, León 
XIV es religioso agustino, y ofrecen a la 
Iglesia mucho desde su propia experiencia 
vocacional. Lo que necesitamos es obispos 
-religiosos o no- que vivan con pasión su 
misión y que tengan puesta la mirada -y el 
corazón- en donde la tiene el Señor. Solo 
así podrán acompañar a sus diócesis por 
senderos de Evangelio.  

¿Qué le dice hoy san José de Calasanz al 
obispo de Huesca y Jaca?
Creo que no me lo dice, me lo grita: “Sigue 
cerca de los jóvenes, sigue cerca de los po-
bres, preocúpate de todos los que quieren 
hacer algo bueno por los niños, dale a las 
diócesis una dinámica crecientemente mi-
sionera, dalo todo por la misión, pero no 
dejes de cuidar la fuente de la vida, que es 
la vida desde Dios. Y sigue adelante, dando 
todo, paso a paso, caminando con aquellos 
que Dios ha puesto en tu camino”. 

7ENERO 2026  



OPINIÓN

10  somos CONFER

María García Olloqui, SS.CC

El lema de esta Jornada de la Vida Consagrada 
no es una autoafirmación (“somos lo que so-
mos”), sino una pregunta que susurra: “¿Para 
quién soy?”. No busca ser un eslogan pega-

dizo y atractivo; es, más bien, una pregunta existencial 
que resuena como un eco en el interior. Su fuerza no 
reside en la respuesta que podamos dar, sino en su 
capacidad de devolvernos a la búsqueda, a esa hon-
dura que nos mantiene despiertos y vivos. 

Últimamente he empezado a leer el libro de Byung-
Chul Han Sobre Dios: Pensar con Simone Weil, que 
nos arroja mucha luz a la hora de abordar esta pre-
gunta. Con este lema, no nos preguntamos qué pues-
to ocupamos en el organigrama del mundo, sino para 
quién late nuestro corazón. La pregunta no trata sobre 
la función, sino sobre el sentido. Y el sentido no es 
algo que se atrapa o se controla; es algo que se recibe, 
se descubre y se deja brotar, situándonos al mismo 
tiempo en nuestras raíces y en nuestro horizonte. 

Preguntarse “¿para quién soy?” es entrar en el te-
rritorio de lo que da aire a la existencia. No es la 
utilidad de lo que producimos, sino la profundidad 
de lo que vivimos. Byung-Chul Han habla de cómo el 
sentido se despliega en el tiempo, conectando quiénes 
fuimos con quiénes estamos llamados a ser. 

Hoy, la Vida Religiosa está llamada a abrazar su 
propia herida. Durante mucho tiempo, la tentación 
fue parapetarse detrás de las grandes instituciones, 
de los muros de seguridad que otorgaban la solven-
cia de las estructuras. Sin embargo, el Espíritu pare-
ce soplarnos hoy una verdad distinta: la fuerza no 
está en el blindaje, sino en la apertura. Una Vida 
Religiosa herida es una Vida Religiosa que puede 
acompañar a otros desde la horizontalidad, no desde 
la superioridad moral o jerárquica. Esto nos prepara 
para escuchar, para dar y recibir, para aprender y 
complementarnos. 

La “desnudez” que aparece en el génesis no es una 
mera disminución numérica o una falta de recursos; 
es, en esencia, una capacidad de relación con Dios. 
Cuando aceptamos nuestra fragilidad, dejamos de ser 
“gestores de lo sagrado” para convertirnos en heridos 

El eco de una entrega:  
¿para quién soy? 



11ENERO 2026  

ve vulnerables, y para abrazar esa verdad necesitamos 
despojarnos de las capas de prestigio que a 

veces usamos como armaduras frente al vacío. 
El sentido real no está en lo que demostramos, 

sino en ponernos bajo una mirada: la de un 
Dios que ama sin condiciones, la de nuestros 
hermanos y la de una humanidad herida con 
la que compartimos la fragilidad. 

Cuando miramos a los testigos, a esos hombres y 
mujeres que se han desgastado en el tiempo, no ve-
mos vidas perfectas, sino vidas logradas (algo que 
experimento con frecuencia en los funerales de las 
hermanas mayores de mi congregación). Una vida 
lograda no es una vida sin errores o sin cambios de 
rumbo; es aquella que fue capaz de escuchar a su 
tiempo y de romper sus propias expectativas para 
dejarse sorprender por Dios. Son personas que han 
desplegado su existencia en un lenguaje de amor 
sencillo y fiel. 

Al final del camino, cuando llega el momento de 
la despedida, lo que queda no es la eficacia de la 
gestión, sino la calidad humana. Es esa calidez de 
quien supo ser “hospedero” del misterio. El valor de 
una vida no se mide por cuánto se ve, sino por su 
capacidad de generar vida en otros, de cuidar silencios 
y de acompañar procesos lentos. 

Curiosamente, la pregunta “¿para quién soy?” 
también nos invita a descansar. Un descanso que no 
es huida, sino confianza. Es dejar de justificarnos 
ante el mundo y permitir que la vida repose en Quien 
la sostiene. En una cultura del agotamiento y la pri-
sa, la vida religiosa está llamada a ser un signo de 
reconciliación. 

Volviendo a dejarnos iluminar por Byung-Chul Han: 
mientras el mundo “devora” información, nosotros 
estamos invitados a “mirar”. Simone Weil decía que 
“la atención es la forma más rara y pura de generosi-
dad”. Regalarle a alguien una atención plena, sin pre-
tensiones de éxito, es un acto sagrado. La Vida Reli-
giosa no ofrece recetas, sino la valentía de habitar las 
preguntas, incluso en medio del silencio. 

Este interrogante nunca se agota. No tener una 
respuesta definitiva no es un fracaso; es la señal de 
que el Espíritu sigue actuando. La Jornada de la Vida 
Religiosa nos invita a detenernos y escuchar ese eco: 
“¿para quién soy?”. No para definirnos de una vez 
por todas, sino para seguir buscándonos en la vul-
nerabilidad y la esperanza. Porque vivir merece la 
pena cuando se vive para alguien más, reconocien-
do que, en nuestras manos heridas, se sostiene la 
esperanza. 

que cuidan a otros heridos. Esta reciprocidad trans-
forma la misión: ya no vamos “hacia” los demás para 
enseñarles algo que no tienen, sino que caminamos 
“con” ellos para descubrir juntos el Tesoro que ya 
habita en el camino. 

El sentido, por el horizonte que posee, otorga la 
valentía de salir a donde la gente está y vive. No es-
pera en el despacho ni se refugia en el coro; sale a la 
intemperie de los interrogantes actuales. Especial-
mente con los jóvenes, el reto no es ofrecerles un 
catálogo de soluciones cerradas, sino tener la humil-
dad de compartir con ellos las preguntas vitales. 

Salir al camino significa reconocer que el Espíritu 
sopla donde quiere y que, a menudo, las respuestas 
más luminosas nacen en el diálogo con quien piensa 
distinto. Es en ese compartir la duda, la búsqueda de 
justicia y el anhelo de trascendencia donde el carisma 
se vuelve relevante. Los acentos carismáticos no son 
banderas para diferenciarnos, sino especias que dan 
sabor a la mesa común de la humanidad. Cada con-
gregación, cada comunidad, aporta un color, una 
nota, una forma de mirar que enriquece el poliedro 
de la Iglesia. 

En el origen, somos “criaturas”: seres que han re-
cibido la vida como un regalo. Aceptar esto nos vuel-



INTERCONGREGACIONAL

10  somos CONFER

Fundación Gizaide: 
tres décadas 
acompañando  
la salud mental
El proyecto nació en 1997 
como respuesta a una 
creciente necesidad de 
acompañar a mujeres con 
trastornos mentales graves

ELENA MAGARIÑOS

La Fundación Gizaide nació en 
San Sebastián en 1997 como 
respuesta a una necesidad: ofre-

cer un hogar y acompañamiento esta-
ble a mujeres con enfermedad mental 
grave que vivían en situación de ex-
clusión. En aquel momento –hace casi 
tres décadas–, el proyecto surgió a 
partir del cierre de varios centros edu-
cativos provocado por el descenso de 
la natalidad. Tal como recuerdan las 
responsables del proyecto –Juana 
Mari Balda, de las Hermanas de Nues-
tra Señora de la Compasión, y Laura 
Rodríguez y Mari Carmen Iracheta, 
de las Siervas de María de Anglet–, 
en sus inicios, Gizaide contaba con 
ocho plazas y estaba dirigida a mujeres 
mayores de 30 años, muchas de ellas 
con problemas de alcoholismo. Con 
el tiempo, el proyecto fue creciendo, 
ampliando recursos y diversificando 
su acompañamiento, hasta consolidar-
se como una fundación especializada 
en salud mental grave, con pisos tute-
lados, centro de día y un modelo co-
munitario estable.

El patronato de la fundación está 
formado por ambas congregaciones. 

En la actualidad, sin embargo, la ges-
tión cotidiana del proyecto recae ma-
yoritariamente en profesionales laicos, 
especializados en salud mental y ac-
ción social. Laicos como Onintza 
Lasa, directora del centro. Sin embar-
go, la presencia religiosa sigue siendo 
un elemento constitutivo del proyecto. 
En la casa donde conviven las mujeres 
residentes viven también religiosas de 
las dos congregaciones, en lo que de-
finen como una “comunión en alianza” 
para “responder a las necesidades de 
nuestro tiempo y buscar un nuevo 
rostro de vida religiosa”.

El nombre de la fundación procede 
del euskera. “Gizaide significa algo así 
como el conjunto de humanos, una 
relación de humanidad”, apunta la 
directora. Explica, así, que no se trata 
de un término técnico, sino de una 
expresión que remite a la pertenencia 
y al vínculo. “Yo lo llamo familia”, 
afirma Iracheta. “Aquí se intenta que 
la persona se sienta parte de algo. Hay 
gente que tiene familia y gente que 
no la tiene, o que la ha tenido de forma 
inadecuada. Aquí son miembros de 
nuestra familia Gizaide”, asegura.

Ese sentimiento de pertenencia se 
traduce en gestos concretos. “Hay per-
sonas que, incluso teniendo familia, 
pasan aquí la Nochebuena. Eso dice 
mucho de la vinculación que se crea”, 
añaden las religiosas.

Gizaide trabaja con personas diag-
nosticadas de trastornos mentales gra-
ves. “Nosotros no trabajamos ansiedad 



11ENERO 2026  

o depresión leve. Trabajamos esquizo-
frenias, trastornos bipolares y otros 
trastornos graves”, explican. Por eso, 
subrayan que el impacto de momentos 
especialmente vulnerables, como la 
pandemia, del COVID, no suelen tra-
ducirse en un aumento de casos, sino 
en episodios puntuales dentro de pro-
cesos ya existentes.

De hecho, las heridas más frecuentes 
que detectan en las personas que 
acompañan son “el abandono, la in-
comprensión o el estigma”. Por este 
motivo, las mujeres que entran en el 
proyecto “traen, en muchas ocasiones, 
la sensación de no contar para nadie, 
de no ser tenidas en cuenta”, señalan.

Acompañamiento integral
El acompañamiento se realiza desde 
una supervisión constante. “Desde que 
se levantan hasta que se acuestan están 
acompañadas. Se cuida el descanso, el 
aseo, la alimentación, la medicación, 
que es muy importante”, explican. Y 
así van pasando los días, la rutina de 
unas mujeres que, en algunos casos, 
trabajan y se desplazan solas en trans-
porte público, mientras que otras par-
ticipan en el centro de día.

Además, el proyecto incluye tam-
bién el cuidado del equipo: “Nos cui-
damos con vida comunitaria, reunio-

nes, formación y acompañamiento 
espiritual”, explican. Para ello, la fun-
dación cuenta con un plan estratégico 
renovado recientemente, en cuya 
elaboración participaron tanto traba-
jadoras como voluntarias. 

El elemento central del proyecto es 
la vida comunitaria. “Para nosotros lo 
primero y principal es la persona”, in-
sisten las religiosas. En este sentido, la 
comunidad es entendida como un es-
pacio terapéutico en sí mismo, donde 
la relación, la estabilidad y la conviven-
cia cotidiana forman parte del proceso 
de recuperación. Y es que, para estas 
mujeres, “sentirse alguien, sentirse par-
te, que se cuente con ellas, es clave”, 
explican. Las residentes participan tam-
bién en actividades externas, proyectos 
comunitarios y espacios de visibiliza-
ción. “Queremos decir que existimos y 
que somos personas como cualquier 
otro ciudadano”, afirman.

Asimismo, la dimensión espiritual 
forma parte del proyecto, aunque no 
se impone. “La fe está, pero tiene mu-
chas formas”, explican. Pero, para las 
religiosas que viven en la casa, la clave 
está en “sentir que el Señor camina 
con nosotras” y en “hacer lo que hace-
mos con Él”. “Queremos ver a Jesús 
en cada persona que tenemos delante”, 
aseguran. 

Usuarias del proyecto intercongregacional

Una religiosa, con una de las mujeres que 
acuden al centro

Del ámbito educativo 
a… “un aprendizaje”
Las congregaciones implicadas en 
Gizaide tienen una larga tradición 
educativa. El paso al ámbito de la 
salud mental fue, reconocen, “un 
aprendizaje”. “Tuvimos que empezar 
de cero, acompañar a psiquiatras, 
formarnos, pedir consejo”, explican. 
Contaron también con el apoyo 
formativo de Cáritas durante varios 
años. Hoy, el equipo está formado 
por profesionales especializados. 
“Ahora son personas expertas, con 
sus títulos”, subrayan.



12  somos CONFER

Neus Prats
Trabajadora social y coordinadora del Centro Josefina Bakhita 
de Fraga (Huesca), de la Fundación Cruz Blanca

“Atención integral a hombres y unidades 
familiares víctimas de trata de seres hu-
manos para todos los fines de explotación”. 
Este programa nació a través de la inter-

vención que la Fundación Cruz Blanca realiza a través 
de los programas de acercamiento a espacios vulnera-
bles -como pueden ser clubs, pisos de prostitución, la 
calle, polígonos industriales o asentamientos de perso-
nas temporeras- donde mediante rutas semanales de 
acercamiento entramos en contacto con personas que 
pueden estar viviendo situaciones de explotación y/o 
trata de seres humanos. Conocemos sus necesidades 
de primera mano y les ofrecemos un servicio de me-
diación, que es el acompañamiento a los recursos del 
territorio. El objetivo de nuestra intervención es poder 
mostrar y ofrecer una realidad alternativa a su situación, 
siempre respetando sus ritmos, generando confianza. 
Lo más difícil es romper la burbuja de aislamiento a la 
que les someten las redes de explotación. Cuando llega 
el momento en que estas personas se sienten prepara-
das, que encuentren de inmediato en Cruz Blanca unas 
manos profesionales que las van a acompañar en todo 
el proceso.

Atendemos tanto a mujeres, hombres y familias, por-
que la trata no tiene un único rostro. Especialmente, en 
el caso de los hombres nos encontramos perfiles muy 
diversos, pueden ser chicos muy jóvenes que tienen es-
tudios universitarios, hemos acogido a periodistas, en-
fermeros e, incluso, psicólogos. En el caso de hombres 
más maduros, muchos de ellos tienen oficios como car-
pinteros, restauradores, o baristas. Su procedencia, a 
veces está relacionada con el espacio de detección, nos 
los encontramos, por ejemplo, en el sector de la hostele-
ría y servicios, muchos de ellos son originarios de Amé-
rica Latina, principalmente de Colombia. En zonas rura-
les es donde se detectan situaciones de explotación 
laboral en el campo, suelen proceder de África subsaha-
riana, Marruecos y Argelia. En el caso de espacios de 
explotación relacionados con el comercio, como locuto-
rios y supermercados, muchos proceden de Asia.

La mayoría llegó a Europa buscando un futuro mejor, 
con ofertas de trabajo que parecían legítimas. Sin em-
bargo, se encontraron atrapados en situaciones de ex-
plotación, principalmente laboral, aunque también sexual, 

TRIBUNAS

Ellos también son víctimas de la trata
con la obligación de ejercer mendicidad o bien 
de comisión de delitos. En algunos casos, la 
normalización de la explotación en su país 
de origen les dificulta reconocer que lo que 
están viviendo aquí es un delito. Hemos 
acompañado a hombres que tardaron más 
de un año en comprender que dormir en 
un colchón detrás del mostrador de un 
locutorio no es digno. Con todos ellos tra-
bajamos desde la misma convicción: cada 
persona merece una vida libre, segura y en 
condiciones de justicia.

Nuestro modelo de atención, está cen-
trado en la persona. Cruz Blanca aco-
ge, acompaña y transforma, enten-
diendo que la propia 
persona es quien debe guiar 
su propio proceso de recons-
trucción y que debe abarcar 
todas las dimensiones de 
la persona: emocional, so-
cial, legal, forma-
tiva y sobre todo 
espiritual, ya 
que trabajar el 
auto perdón y 

la reconciliación consigo 
mismos son fundamentales para poder 
avanzar.

Nuestra misión es colaborar en la 
construcción de una sociedad más jus-
ta y fraterna, es por ello que debemos 
luchar contra la trata y acompañar pro-
cesos de dignidad y liberación. Lo más 
valioso para nosotras es ver cómo mu-
chas de las personas a las que hemos 
acompañado vuelven para contarnos 
que han encontrado un trabajo digno, 
que han formado una familia o que, por 
fin, viven en paz. Esas pequeñas cosas son, 
para nosotros, signos de vida nueva, 
pruebas de que la dignidad puede re-
nacer incluso después del dolor 
más profundo.



13JULIO 2025   

Migrantes, 
misioneros 

de esperanza
Paulina Gosch, OMI
Responsable de Misión y Cooperación de la CONFER

hace que entrar en Europa sea cada vez más caro, difícil 
y peligroso. Esto no quiere decir que el flujo migratorio 
haya disminuido. Por mucho control que exista, las per-
sonas siguen migrando, las causas profundas por las que 
los migrantes abandonan sus tierras y familias permane-
cen. Preocupa la saturación de los sistemas de acogida, 
con sus consecuencias políticas y humanitarias. El nuevo 
Pacto Europeo de Migración y Asilo, que entrará en vigor 
en junio de 2026 y que refuerza las políticas anteriores de 
control y retornos, expondrá a migrantes y refugiados a 
una posible vulneración de sus Derechos Humanos. Por 
lo que se hace cada vez más patente la necesidad de coor-
dinación y trabajo en red.

Hay un reto más que ha ido emergiendo y tomando 
fuerza en este último tiempo, y del que debemos ocupar-
nos con premura, la creciente polarización de la sociedad, 
que afecta también a nuestras comunidades cristianas y 
religiosas. No obstante, dentro de las sombras, como siem-
pre, siguen apareciendo luces y esperanzas. La Prefectura 
Apostólica en el Sáhara reconoce que el drama de la mi-
gración les ha traído la gracia de la presencia de la Com-
pañía de Jesús, de las Esclavas de la Inmaculada Niña y el 
nacimiento de Cáritas, que están impulsando un trabajo 
extraordinario. Quizás un cambio de mirada sobre lo que 
vivimos sea lo primero que necesitamos. Desde ahí, quizá 
nos sea más fácil darnos cuenta de que la hospitalidad no 
es algo que se impone para solucionar problemas, sino 
algo que nace del corazón abierto y está en las raíces de 
nuestra identidad cristiana. 

Cruzando fronteras, cargando esperanzas./ Mi 
historia no cabe ni en la ley ni en balanzas,/ 
no soy i legal ,  soy humano y real . / 
Solo quiero un lugar donde pueda soñar…

Así suena el estribillo de la canción compuesta por un 
chico que fue parte del Consejo de Participación Infantil 
de los niños del sistema de protección del Consell de Ma-
llorca. Al ritmo del rap, recoge en versos el grito de su 
historia que, fácilmente, podría representar las experiencias 
de tantos migrantes, sin perder nada de su unicidad, por-
que la historia de cada persona es particular y no se debe 
generalizar si no queremos desdibujar la compleja realidad 
que supone hablar de migraciones.

El XII Encuentro de Frontera Sur, que se ha celebrado 
en Málaga, organizado por la red intereclesial Migrantes 
con Derecho, fue un espacio que quiso permitir que estas 
voces de personas migrantes, tantas veces sofocadas por 
un discurso generalizado y simplista, resonaran con toda 
su fuerza. Diferentes instituciones de Iglesia se reunieron 
para compartir experiencias, formarse y apoyarse en este 
servicio de acogida, hospitalidad y acompañamiento a 
quienes han dejado sus tierras.

La realidad actual de la frontera sigue siendo abruma-
dora, aunque los titulares de los periódicos proclamen que 
el número de migrantes que entraron en España de forma 
irregular en 2025 ha bajado un 27,8%, según el último 
informe quincenal del Ministerio del Interior. Este descen-
so, fruto de políticas y acuerdos internacionales que re-
fuerzan, sobre todo, la externalización de las fronteras, 








	es229733_revst_001-001_cub_00mm_digital
	es229733_revst_002-003_intercomp_sumario_editorial_digital
	es229733_revst_004-007_intercomp_entrevista_digital
	es229733_revst_008-009_intercomp_opinion_digital
	es229733_revst_010-011_intercomp_inter_digital
	es229733_revst_012-013_intercomp_tribuna_digital
	es229733_revst_014-014_intercomp_sabias que_digital
	es229733_revst_015-015_intercomp_agenda_digital
	es229733_revst_016-016_intercomp_contra_digital

